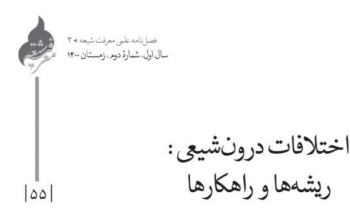
## اختلافات درون شیعی ریشه ها و راهکارها

8:14 PM Saturday, July 01, 2023



در گفتگوبا حجت الاسلام و المسلمين دكترمحمدحسن زماني

چکيده جامعـه شـيعه هـم همچون ديگـر جوامـع به علـت برداشـت ها و فهم هـاي متفـاوت دچار اختلافات و دسته بندى هايي شده است كه دريافت ريشه و عوامل آن، اولين گام در مقابله بااین اختلافات است. این تقسیم بندی ها از چند منظر جامعه شیعی را به گروه ها و دسته های متفاوت تقسیم کرده است. از جملهٔ این اختلافات، اختیلاف بر مسئله تقريب است. جامعه شيعي در موضوع تقريب و وحدت به دو گروه کلي تقسيم می شوند؛ یک گروہ به وحدت و تقریب با مذاہب اسلامی و اہل سنت معتقدند و گروه دیگر مخالف با وحدت و تقریب هستند که دلیل آن اختلاف در برداشت هاست. انقلاب وغيرانقلاب، متدين و سكولار، متحجر و متمدن، اختلاف در فلسفه و عرفان و روشىنفكرمآبي وعقل گرايسي از ديگر عواملي هستند كه موجب انقسام و اختيلاف ميان گروه های شیعی می شوند. در این گفتگویس از برشمردن این عوامل، راهکارهای مقابله با اختلافات درون شیعی مورد بحث و بررسی قرار گرفته است. در این مسیرسه گام اصلى ييشنهاد شده است كه عبارتند از ۱. شناسنايي شاخصه هاي فكري هرگروه ۲۰. شناسايي صاحب نظران اصلى، نهادها، دانشمندان، سخنگويان و متفكران اصلي هر جريان و ۳. راهکارهاي تعامل، درمان و همگرايي بيـن گروه هاي متضاد در يک تقسيم. كليدواژه ها: اختلافات درون شيعي، ريشه ها، راهكارها، تقريب.



فصل نامه علمي معرفت شيعه ۲۰ | ۲۵ | اختلاقات درون شيعي: ريشه ها وراهكارها Vol. 1, Winter 2021, No2

## مقدمه

اعتقاد به امامت اهل بیت و ائمه دوازدهگانه (ع) انسجامی نسبی به خانواده بزرگ شیعه داده و همهٔ شیعیان را همچون نخ تسبیحی به هم پیوند زده است. اما برخلاف وحدت جامعه شیعی، به این دلیل که خداوند افراد را در افکار و اندیشه های آزاد آفریده، برداشت های متفاوتی از آموزه های شیعه توسط شیعی مسلکان انجام شده است. همین مسئله سبب شده جامعه شیعی به دلایل مختلف پذیرای تقسیم بندی های گوناگونی باشد که در ادامه به آنها اشاره خواهد شد.

## ۱. وحدتي وغيروحدتي

جامعه شیعی در موضوع ولایتی بودن و تقریب و وحدت به دو گروه کلی تقسیم می شوند؛ یک گروه به وحدت و تقریب با مذاهب اسلامی و اهل سنت معتقدند و گروه دیگر، مخالف با وحدت و تقریب هستند. مقصود از مخالف، اعم از این است که غیرمتمایل و معتقد به وحدت باشند یا در حال ستیز با تقریب. در هر صورت، هرکدام برای خودشان منطقی دارند و به همین خاطر، باید خاطرنشان ساخت که عامل اصلی اختلاف رویکردها، تقسیم بندی ها و جناح بندی ها اختلاف برداشت هاست نه عناد.





# اختلاقات درون شیعی: ریشه ها و راهکارها **۵۷ ا** سال اول. شمارهٔ دوم. زمستان ۱۴۰۰

با کمال تأسف، ما شاهد واقعیت تلخی هستیم که افراد تندروی هر جناح، طرف مقابل خودشان را معمولاً به عدم صداقت، عناد، دنیاطلبی، جاه طلبی، حسادت و یا نداشتن تقوا متهم میکنند. این برچسبها، برچسبهای غلط و مصداقی از سوء ظنی است که خداوند در قرآن کریم ما را از آن منع کرده است. احادیثی هم از اهل بیت(ع) داریم که به ما تأکید کرده اند که اگر در موضوعی پنجاه احتمال خلاف می دهید که فردی منحرف باشد، اما یک توجیه برای آن احتمال پیدا می شود، شما در مقابل پنجاه احتمال جزم و خلاف، همان یک احتمال صواب را موظف هستید که اخذ کنید. حال چرا بر این مسئله تأکید شده است؟ به این دلیل که ائمه(ع) شاهد این بودند که افراد در قضاوت تندرو هستند. در ممل نمی کنند؛ یعنی قائل اند که «دَع فِعلَ أَخِیکَ أَلَی أَسوَئِهِ» و لذا غالباً بدترین احتمال را در نظر می گیرند. نتیجهٔ این داوری بد و سوء ظن، جایگزینی نفرت به جای محبت و واگرایی به جای هم گرایی است؛ اینها میوه ها و ثمرات تلخی هستند که وجود دارند.

تازه اینها اولین و نرمترین ثمره های تلخ این رویکرد هستند. بدترین ثمرات بعد از این حاصل می شود که تنازع، کشمکش ها، تهمت ها، غیبت ها، درگیری ها، جنگ ها و ترورها رخ می دهد. از نگاه من، ترورهایی که در جوامع اسلامی انجام می گیرد، میوه های تلخ همین ریشهٔ فتنه یعنی سوء ظن در نیت هاست. اگروهابی ها شیعه را مشرک و واجب القتل می دانند نه به دلیل تفاوت در آراء، بلکه به دلیل سوء ظنی است که در نیت شیعه دارند. خود تفاوت داشتن، چه تفاوت در فقه و چه تفاوت در عقیده اگر صادقانه باشد، موجب حکم قتل نمی شود و خود شان هم تصریح کرده اند به اینکه اگرفردی برای یک تأویل ذهنی خطایی دچار یک عمل شرک آمیز شده است، مشرک نیست. یعنی در حقیقت بین عمل شرک آمیز و عامل به آن تفکیک قائل می شوند و آن نشانهٔ این است که اعمال، رفتار و عقاید موجب مشکل نیست تا وقتی که در کنار آن پیوستی به نام «نیت سوء» ضیمه نشود.

آنچه متأسفانه در جامعه ما حاکم است، تحلیل های غلط نسبت به نیت هاست. منشأ بیشتر تنازع ها و ناسازگاری هایی که بین جریان های درون شیعی و یا درون اسلامی رخ می دهد، سوءظن نسبت به عقیده و نیت افراد است. ازاین رو، داروی اصلی برای درمان تنازع بین جریان های درون شیعی و درون جامعه اسلامی را عمل به همین آیه شریفه می دانم که قرآن



نصل نامه علمی معرفت شیعه ۲۰ م المحال اختلاقات درون شیعی: ریشه ها وراهکارها Vol. 1, Winter 2021, No2

كريم مىفرمايد: «إِنَّ بَعْضَ الظِّنَ إِثْمَّ». امن معتقدم كه اين آيه مصداقى از آن نسخه شفابخشى است كه قرآن مىفرمايد: «وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءً». اهمين يك آيه خود شفاى بسيارى از تنازعهاى موجود در درون شيعه است. اينكه چرا اين بدبينى و سوءظن نسبت به نيت ديگران در جامعه ما پيدا مىشود، با ژرفنگرى مىتوان دو عامل را در آن مؤثر دانست:

## الف) دوری از همدیگر، بیگانگی و نبود ارتباط مستقیم

خود این دوری زمینه را برای بدبینیها و سوءظنها فراهم میکند. وقتی دو اندیشمند شيعي داراي دو تفكر متفاوت و حتى متضاد چند جلسه با هم بنشينند و يا با هم همسفر بشوند و یا دو سه شب هماتاق باشند، مواضع اینها نسبت به یکدیگر عوض می شود. ممکن است که دیدگاه های آنها عوض نشود، ولی رفتارشان با هم دیگر عوض می شود. برای نمونه، دو فقیه بزرگوار یعنی صاحب جواهر و صاحب حدائق که نماد دو جریان متفاوت در بین فقهای شیعه هستند، اگرچه دیدگاه شان با هم متضاد و متفاوت است، اما به دلیل نشستی که با یکدیگر داشتند، با هم رفیق بودند. این دو دیدگاه هرگز با هم كنار نيامدند، اما رفيق شدند و اين شدني است. از اين نمونه ها فراوان است. اين حقيقت به اين اصل برمي گردد كه «المسلمون اذا تعارفوا تئالفوا»؛ يعنى وقتى مسلمانان ازيكديگر شناخت مستقيم پيدا ميكنند، الفت بين آنها حاصل مي شود و اين الفت دربين جريان هاي متضاد درون شيعي خيلي زودتر حاصل مي شود. چنانچه يک قدم هم بالاتر برویم، در درون جریان های امت اسلامی و مذاهب اسلامی نیز این مسئله قابل پیداشدن است و الفت را می توان با همین مسئله شناخت. اگر نگاهی به تاریخ بيندازيم، مي بينم درگذشته مرحوم شيخ طوسي، سيد مرتضى، سيد رضي، علامه حلي و... به دليل جلساتي كه با اهل سنت داشتند رفاقت بين آنها حاصل شده است. على رغم اينكه شيخ طوسى برمذهب خويش باقي بود و عالم سنى هم از مذهب خودش دست برنداشت، ولي نسبت به يكديگر محبت و احترام داشتند؛ نه محبت تصنعي، بلكه محبت واقع بينانه. شاهد أن هم اين است كه شيخ طوسي و بقيه علماي شيعه که در محضر اساتید اهل سنت درس خواندند، در کتاب هایشان صادقانه از اساتید سنی

۱. سوره حجرات، آیه ۱۲.

۲ . سوره اسراء ، آیه ۸۲ .



## اختلاقات درون شیعی: ریشه ها و راهکارها | ۵۹ | فصل نامه علمی معرفت شیعه ۲۰ ۱۴۰۰ سال اول. شمارهٔ دوم. زمستان ۱۴۰۰

خود تجلیل کردند. اینها تقیه، ترس و خوف نبود، بلکه واقعاً محبت صادقانه داشتند و تجلیل میکردند. همین رویه را در نوشته های علمای اهل سنتی که در محضر اساتید شیعه شاگردی کردهاند، نیز مییابیم. آنها نیز در کتاب های خودشان از اساتید شیعه خود تجلیل شایسته ای کردهاند و این هم از روی ترس، خوف و تقیه نبوده، بلکه محبت صادقانه بوده است. پس می بینیم آنها ضمن حفظ عقاید خود، توانستند با هم الفت پیدا کنند.

فراتراز درون امت اسلامی، اختلافاتی که حتی بین ادیان آسمانی وجود دارد؛ بنده معتقد هستم که برای اینکه ما نفرت، عداوت و واگرایی را در بین اندیشمندان و عالمان ادیان آسمانی به مودت و محبت تبدیل کنیم، راه هایی وجود دارد. واقعاً می شود بین یک عالم مسلمان و یک کشیش مسیحی مودت صادقانه ای برقرار بشود. سند بنده آیه شریفه قرآن است که می فرماید: «وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَی». واژه مودت صریحاً است که می فرماید: «وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَی». واژه مودت صریحاً اینجا گفته شده است. گاه با واژه های ولایت، دوستی و شفقت در قرآن مواجه می شویم نسبت به کسانی که منحرف هستند. قرآن می فرماید اگر با آنها با رفتار خوب تعامل داشته بالی هی أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِی بَیْنَنَکَ وَبَیْنَهٔ عَدَاوَةً حَالَّنَهُ وَلِنَّ حَمِهُ». تعبیر قرآن دوستی صمیمانه است. این دوستی صمیمانه فقط حاصل تفاوت در شناخت عقیدتی و فقهی طرف مقابل نیست و آیه اساساً ناظربه این نیست که بگوید شما مطلب درستی به طرف مقابل بگوتا او از عقاید خودش و فقه خودش برگردد؛ صرفاً تفاوت روش است. تفاوت روس در روح و روان تأثیر می گذارد نه در اندیشه.

«ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ»، يعنى به آن روشى كه بهتراز روش و برخورد بد است. پس سخن بر سر روش هاست. روش ها افراد را عوض مىكند و در مقابل چه مى آفريند؟ او، يعنى همان كه عدو است را به ولى حميم تبديل مىكند: «فَإِذَا الَّـذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ». در تاريخ اسلام اگر بخواهيم تجسم عينى اين ديدگاه نظرى را پيدا كنيم، بارزترين مصداق آن خود حضرت محمد (ص) است. اينجا سخن از محتوا نيست و گفته نمى شور

۲. سوره فصلت، آیه ۳۴.

۱. سوره مائده، آیه ۸۲.

فصل نامه علمی معرفت شیعه ۲۴ | ه۴ | اختلاقات درون شیعی: ریشه ها وراهکارها Vol. 1, Winter 2021, No2

ای پیامبر، حرف ها و محتوای شما جامعه را عوض می کند، بلکه به ایشان گفته می شود: «وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ»؛ این خُلُق یعنی رفتار و این غیراز گفتار و مطالب محتوایی است. و همین خلق عظیم است که اثر می گذارد و نفی و نبود همین اخلاق و روش عملی است که مشکل ایجاد می کند: «فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ صُنْتَ فَظَّاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضَّوا مِنْ که مشکل ایجاد می کند: «فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ صُنْتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ که مشکل ایجاد می کند: «فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ صُنْتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَانفَ مَوْلِكَ». کی به عنوان مبنا و راه کار درمان اصلی برای تنازعهای موجود می باشد. به تعبیر دیگر، شاه کلید اصلی برای درمان همهٔ این معضلات، نخست شناخت مستقیم، رفت وآمدها و ارتباطات مستقیم و دوم، رفتارهای دوستانه و سوم، از بین بردن سوء ظن نسبت به نیت افراد و جایگزینی حسن ظن به جای آن است.

سؤال این بود که چرا بدبینی و سوءظن نسبت به نیت دیگران در ذهن جامعه ما غلبه پیدا کرده است؟ عرض کردم دو علت و دو ریشه وجود دارد؛ دلیل نخست، جدایمی و دوربودن افراد از هم دیگر و نبودن ارتباطات است. وقتی در بین حوزویان، جریان ولایتی با غیرولایتی تماس مستقيم و نشست هاي مستقيم ندارند، طبعاً نسبت به نيت هم بدبين مي شوند. ما یک گروه تقریبی ها را داریم؛ وقتی یک شخص معتقد به ولایت ائمه (ع) که نسبت به موضوع امامت خیلی جدی است و دلش برای امامت می تپد، می بیند که یک نفر عالم مسلمان تقريبي شده وبااهل سنت نشست وبرخواست دارد، لبخند مي زند وبا آنها گفتگومي كند و خطاب به آنها می گوید، ما منابع و حرف های مشترک داریم؛ اختلاف هایمان اندک است. با شنیدن این حرف ها ملتهب می شود؛ چرا؟ چون او در ذهنش این تحلیل را می آورد که اين عالم شيعه تعصب و پايبندي به مذهب شيعه و امامت ندارد و اگرهم به آن باور داشته باشد، امامت را امری جزئی می داند، در حالی که امامت یکی از ارکان عقیدتی تشیع است. یس عملاً امامت را ذبح میکند و نشان میدهد که اعتقاد چندانی به امامت ندارد. این تحليل او كاملاً ناشبي از سوء ظن است. تحليل هايبي از قبيل اينكه او اعتقاد به امامتي ندارد یا پول و ریاست به او میدهند و به خاطر جاه طلبی و حقوق حاضراست که از امامت دست بردارد. لذا نسبت به نيت عالم تقريبي سوءظن ييدا مي كند؛ حال آنكه نه نيت يول در وجود ايين عالم تقريبي است، نه نيت جاه طلبي و رياست و نه ضعف اعتقاد به مسئله امامت.

> ۱. سوره قلم، آیه ۴. ۲. سوره آل عمران، آیه ۱۵۹.



#### اختلاقات درون شیعی: ریشه ها وراهکارها | ۶۹ | فصل نامه علمی معرفت شیعه ۲۰ ۱۴۰۰ ساراول. شمارهٔ دوم. زمستان ۱۴۰۰

حال چرا چنین تحلیلی برای او به وجود آمده است؟ به این دلیل که با او گفتگونکرده و از دور داوری میکند. عکس قضیه هم ممکن است اتفاق بیفتد. یعنی عالم تقریبی نسبت به آن فرد ولایتی ممکن است نظر سوء پیدا کند؛ زیرا یک تحلیل غلط در ذهنش تداعی میکند و آن تحلیل غلط این است که او ضد انقلاب است؛ محبّ امام خمینی(ره) نیست و با اصل انقلاب مشکل دارد. یا اینکه مستقیم یا غیرمستقیم از انگلیس پول میگیرد. به بیان دقیق تر، نیت و انگیزه او را پولگرفتن می داند؛ در حالی که ممکن است اصلاًنیت او این نباشد و اگرنیت او چنین چیزی نباشد، این سوء ظن اثم و گناه می باشد. زیرا ما می بینیم او اگرچه بر تفکر تقریبی نقد دارد، اما امام خمینی(ره) را هم خیلی دوست دارد. این اولین عامل دوری است.

## ب) توجه نکردن به دستور قرآن کریم مبنی برنداشتن سوءظن

ممکن است این فرد حافظ و حتی ممکن است مفسر قرآن باشد و در شرح این آیه (إنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنَّمٌ) چندین صفحه مطلب نوشته باشد؛ اما هیچ وقت حاضر نشده است که به خودش برگردد ببیند که آیا خودش به این آیه عمل میکند یا نه ؟ شاید این تشبیه چندان درست نباشد؛ اما ملاک در اینجا، همان ملاک در آیه شریفه قرآن است که نسبت به غیرمسلمانان و یا منافقانی که احیاناً حافظ قرآن هستند، می فرماید: «کَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْبِلُ اَسْقَاراً». مثلاً وهابی ها در عربستان آیات قرآن را که در مورد مبارزه با یهود و صهیونیسم است، حفظ هستند؛ خیلی هم زیبا و خوش صوت می خوانند، اما به آنها عمل نمیکنند. ناست، حفظ هستند؛ خیلی هم زیبا و خوش صوت می خوانند، اما به آنها عمل نمیکنند. نام است، حفظ هستند؛ خیلی هم زیبا و خوش صوت می خوانند، اما به آنها عمل نمیکنند. نه اینکه اعتقاد داشته باشند که نباید به آیه قرآن عمل کرد؛ خیر. متدین هستند، ولی مرگز توجه نکرده اند که این آیه به خود آنها برمیگردد که آیا آنها به این آیه عمل میکنند یا نیز، یکته ای زیا می می نیند تذکرهای اخلاقی و عیبها را با دیگران تطابق نکته ای از فردی می شنوند، سعی میکنند تذکرهای اخلاقی و عیبها را با دیگران تطابق دهند که چه کسی آن عیب را دارد و چه کسی ندارد؟ مثلاً وقتی فرد می شنود که سوء طن بد است و ممکن است با سوءظن به اشتباه دچار شود، به خودش رجوع نمیکند که آیا موء ظن دارد، بلکه در مقابل، فوراً نسبت به دیگران متمرکز می شود که آیا آنها نسبت به موء ظن دارد، بلکه در مقابل، فوراً نسبت به دیگران متمرکز می شود که آیا آنها نسبت به موء ظن دارد، بلکه در مقابل، فوراً نسبت به دیگران متمرکز می شود که آیا آنها نسبت به خودش یا دیگران سوءظن دارند یا نه و این طبع بشراست.

۱. سوره جمعه، آيه ۵.



فصلنامه علمي معرفت شيعه ۲۹ | ۲۶ | اختلاقات درون شيعي: ريشه ها وراهكارها Vol. 1, Winter 2021, No2

بسیار زیبا خواهد بود که انسان هنگام قرائت قرآن اگربا نقد، نصحیت، اندرز و یا انذاری مواجه می شود، آن را به خودش برگرداند و اول عیب خودش را ببیند و بعد عیب های دیگران را؛ اگر انسان به این مقام برسد، به «مقام طیبه» رسیده است که «طوبی» در اختیارش قرار می گیرد. چنان که پیامبر اکرم (ص) فرمودند: «طُوبَی لِمَنْ شَغَلَهُ عَيْبُهُ عَنْ عُيُوبِ النَّاسِ» این افراد حیات طیبه دارند و متأسفانه اکثر ما چنین رویکرد و روحیه ای نداریم.



این مطلب که عنوان شد، پیرامون درمان است. ریشهٔ تنازعی که وجود دارد، مسئله سوءظن نسبت به نیت افراد می باشد و درمانش هم عمل کردن به آیه شریفه قرآن است؛ مبنی بر اینکه انسان سوءظن را کنار بگذارد و حسن ظن نسبت به دیگران را جایگزین آن کند. اگراین مطلب را قبول داشته باشیم، طبعاً وظیفه داریم تمامی جریان های فکری شیعی را دوست بداریم و با همهٔ آنها رابطهٔ صمیمانه و دوستانه داشته باشیم. به جز کسانی که از دین دست برمی دارند و از جامعهٔ شیعی جدا می شوند.

بنابرایـن، جامعـه شـیعی از منظرهـای گوناگـون بـه اقسـامی تقسیم شـده است؛ دسـته اول تقسیم گروه هـا بـه تقریبـی ـ وحدتـی و غیـر وحدتـی (ولایتـی) است. هركـدام از ایـن گروه هـا ویژگی هـا و عناصـری دارنـد كـه بایـد عناصـرمبنایـی هـر دیـدگاه را فهرست كـرد و مشخص نمود طیف غیرتقریبی یـا ولایتی چـه شـاخصها و تقریبی هـا و وحدتی هـا چـه شاخصهایی دارنـد. آن ویژگی هـا را بایـد شمرد و سـپس مجموع آنهـا را روبـهروی هـم قـرار



اختلاقات درون شيعي ريشه ها وراهكارها | ۶۳ | فصل نامه على معرفت شيعه ۲۹ اختلاقات درون شيعي زيستان ۲۹۰

داد تا مشخص شود آیا اینها قابلیت سازگاری با یکدیگر را دارند یا ندارند؛ که به اعتقاد مـن ایـن سـازگاری وجـود دارد.

## انقلابی و غیرانقلابی

دسته دوم، تقسيم شيعه به طيف انقلابي و غيرانقلابي است. جامعهٔ شيعي ما به سه طيف انقلابي، غيرانقلابي و ضدانقلاب تقسيم شده است. اين تقسيم برخلاف دسته بندى ييشين، اساساً به مسئله ولايت ارتباطي ندارد. يک طيف انقلابي هستند؛ يک طيف که نهتنها در جامعه شيعه، بلكه در حوزه علميه هم هستند، غيرانقلابي اند؛ يعنى نسبت به انقلاب بي تفاوت هستند و با آن كاري ندارند. يك طيف هم ضدانقلاب اند و از اساس انقلاب را كارى غلط و خطا مي دانند. منظور از ضدانقلاب ضرورتاً كسى نيست كه درگير مي شود. افرادي كه با انقلابيون درگير مي شدند كم بودند؛ امثال كساني مانند گودرزي و گروه فرقان كه در اوایل انقلاب با انقلابیون و روحانیون درگیر شدند، ترور کردند و مغز متفکر شورای انقلاب را منفجر كردند، كم بودند. گاه اين فردِ ضدانقلاب طلبه و حوزوى است و گاه غيرحوزوى؛ اما عضو جامعه شيعي ماست. جريان هاي متعدد ضدانقلاب كنوني اعم از سلطنت طلبها و دیگران همه شیعه هستند. پس ما شیعه ضدانقلاب داریم و شیعه انقلابی؛ اینها هم ربطي به مسائل ولايت ندارد؛ البته هركدام از اينها عوامل متعدد و شاخصه هايي دارد. اگر حوزه و مؤسسات حوزوى براى درمان اين موضوع بخواهند اقدامي بنيادي و علمي انجام دهند، پیشنهاد من این است که شاخصه های اصلی و عناصر تکوین دهندهٔ هریک از این جریان های فکری را و نیز مهره های اصلی هر جریان را نام ببرند و آنها را روبه روی هم قرار دهند تا قابل درمان بودن یا نبودن آن را بتوان تشخیص داد.

## ۲ . متدين و سكولار

ما یک جریان شیعی متدین و متعبد داریم و یک جریان شیعی سکولارو لیبرال . این تدین و تبعد نیزارتباطی به موضوع ولایت ندارد . لذا باید بررسی شود که عناصر تکوین دهندهٔ این دو جریان چیست؟

#### ٣. متحجرو متمدن

به عنوان تقسیم چهارم، لازم است به تقسیم دیگری در درون جامعه شیعی اشاره کنیم که عبارت است از جریان شیعی متحجرو جریان شیعی متمدن. این دو جریان با هم مخالف



فصل نامه علمی معرفت شیعه ۲۴ | ۲۹ | اختلاقات درون شیعی: ریشه ها وراه کارها Vol. 1, Winter 2021, No2

هستند. مصادیقی از هردو جریان را هم در بین حوزویان و غیرحوزویان داریم. این تقسیم را میتوانیم جریان متحجرو جریان متمدن یا اسلام تحجری و اسلام تمدنی بنامیم.

#### ۴ . اختلاف در فلسفه و عرفان

تقسیم پنجم به فلسفه، عرفان و تصوف برمی گردد. ما در درون حوزه علمیه، جریانی مخالف با فلسفه و عرفان و جریانی موافق با آن داریم؛ البته جریان سومی هم طرفدار تصوف است. اینها سه جریان متفاوت و متضاد با هم هستند. جریان تصوف در درون حوزویان ضعیف تر است، ولی در درون جامعه شیعی پررنگ تر می باشد. ما طریقت های تصوف متعددی در جامعه شیعی داریم؛ از طریق شاه نعمت اللهی گرفته تا تصوف گنابادی تا نوربخشی وکشتیه، ترابیه، حیدریه و... دسته ای از اینها جزو شیعیان هستند و البته در درون آنها اهل سنت هم قرار دارند. به همان دلیلی که در مقدمه عرض شد، نباید نسبت به نیت آنها موء ظن داشته باشیم. اکثریت قاطع اینها صداقت دینی دارند؛ چه افرادی که مدافع فلسفه و عرفان هستند، مانند امام خمینی(ره) و چه کسانی که مخالف شدید آن می باشند، مثل برخی از مراجع موجود در قم و نیز مکتب تفکیکی ها در مشهد که خواندن و تدریس فلسفه را حرام می دانند. ما در اکثریت قاطع آنها شاهد یک نحوه صداقت دینی هستیم؛ صداقتی برخی از مراجع موجود در قم و نیز مکتب تفکیکی ها در مشهد که خواندن و تدریس فلسفه را حرام می دانند. ما در اکثریت قاطع آنها شاهد یک نحوه صداقت دینی هستیم؛ صداقتی ستودنی. چرا می گوییم ستودنی؟ چون تعدادی از اینها حاضر شدند از همهٔ لذت های مادی دست بشویند. شیعهای که طریقت تصوف را به قیمت دست کشیدن از لذت های مادی دست بشویند. شیعهای که طریقت موف را به قیمت دست کشیدن از لذت های مادی

## ۵. روشنفكرمآبي و عقل گرايي

دسته بندی دیگر، گرایش به روشنفکرمآبی و وهابیت زدگی از طرفی و عقل گرایی اصولی از سوی دیگراست. نمادهای این جریان در دهه ها و سده های اخیر را می توان در آقای برقعی، قلمداران و افرادی مثل ایشان دید. یک مقدار عامیانه تر و اجتماعی تر نگاه کنیم، جریان انحرافی که در این دههٔ اخیر در خوزستان به وجود آمد و بسیاری از جوانان شیعی به طرف آن سوق داده شدند، اینها دچاریک نحوه وهابیت زدگی و روشنفکری مآبانه بودند. اغلب کسانی که در خوزستان با ما درگیر شدند، از تشیع دست برنداشتند؛ یعنی تعداد افرادی که سنی شدند بسیار اندک بود. این قبیل افراد خودشان را شیعه می دانند؛ برقعی هم می گفت من یک عالم شیعه هستم، اما مشکل اینجاست که اینها نتوانستند برخی از تعبدیات مذهب



#### اختلاقات درون شیعی: ریشه ها و راهکارها | ۶۵| قصلنامه علمی معرفت شیعه ۲۰ سال اول. شمارهٔ دوم. زمستان ۱۴۰۰

شیعه مانند توسل، تبرک و غیبت طولانی حضرت مهدی(ع) را درک و هضم کنند و معتقد شوند. چون عقل مادی قدرت تحلیل این قبیل موارد را ندارد؛ لذا دچار عقلگرایی افراطی و به تعبیر دقیق تر، عقل محوری شدند و چون عقل مادی چنین مسائلی را تأیید نکرده، بلکه مشروعیت این دیدگاه ها را رد میکند، به همین خاطر با حفظ تشیع خودشان، با این اصول شیعی به مبارزه برخاستند. آنچه الان در خوزستان وجود دارد این پدیده است.

مشكل وهابیان هم همین است. وهابی ها هم چند عیب و بیماری دارند که حالتی پارادوکسی را در آنها نمایان می سازد. یکی بیماری به تحجرو دیگری، بیماری روشنفکرمآبی؛ یعنی دو بیماری به ظاهر متضاد که قابل جمع نیستند؛ اما در درون اینها جمع شده است. روشنفکرمآبی آنها جایی نمود می یابد که هرچه فکر میکنند، نمی توانند بپذیرند انسانی که مرده است حیات برزخی دارد و می تواند در آن حیات بشنود، ببیند و حرف بزند و از خدا چیزی بخواهد؛ لذا توسل، تبرک جستن به ضریح ائمه طاهرین(ع) و اعمالی مانند این را رد میکنند. زیرا هرچه فکر میکنند، می بینند ضریحی که از آهن و دیواری که از سنگ ساخته شده است، دست کشیدن به آن، چه یک بار و چه هزاربار، فایده ای ندارد. ازاین رو، از باور به تبرک دست برمی دارند و با تبرک جستن مبارزه میکنند. این روشنفکرمآبی و عقل محوری آنهاست. اما از سویی تحجر آنها آشکار می شود که وجه بارز آن جمود بر ظاهر آیات و روایات یعنی عقل گریزی است. فریاد اینها مبارزه با تعبدیاتی است که با عقل قابل تحلیل نیست؛ یعنی عقل مادی نمی تواند آنها را تحلیل کند.

بررسی هرکدام از این جریان ها، احتیاج به یک نشست مستقل دارد. پیشنهادم این است که صاحب نظران پیرامون همین تقسیم ها صحبت کنند و سه موضوع را در دستورکار قرار دهند: ۱. شناسنایی شاخصه های فکری هرکدام از گروه هایی که در یک دسته قرار می گیرند: ۲. شناسایی صاحب نظران اصلی، نهادها، دانشمندان، سخنگویان و متفکران اصلی هر جریان؛ چون گاه اندیشه ها در درون آنها تبلور می یابد؛ ۳. راهکاره ای تعامل و درمان، و هم گرایی بین گروه های متضاد در یک تقسیم که به اعتقاد من برای همهٔ اینها راهکاری وجود دارد.