## بازنگری در فقه شیعی مروری بر کتاب

8:34 PM Saturday, July 01, 2023



# بازنگری در فقه شیعی مروری بر کتاب

# Shi'ism revisited: ijtihad and reformation in contemporary times

كامران محمدحسيني

170



کتاب «تشیع بازنگری شده» نوشته لیاقت تکیم را می توان مقدمه ای به زبان انگلیسی در شناخت جریان های اصلاح گرای دینی در حوزه فقه شیعی، به خصوص در قلمرو فرهنگی ایران دانست. تکیم که با فضای فکری و فرهنگی ایران کاملاً آشناست، در این کتاب خواستار سازگاری فقه معاصر و به طور خاص فقه شیعی با مقتضیات اخلاقی زندگی امروز است. نویسنده معتقد است که فقهای شیعی از تقدم اخلاق بر فقه غافل شدند و نتیجه اش صدور یا حفظ احکامی است که در فهم اخلاقی مردمان روزگار معاصر، اخلاقی نیستند.

این کتاب شامل پنج فصل است که در فصل اول، تفاوت بین شریعت و فقه را تعریف کرده و کاربرد نظریات هرمنوتیکی در اصلاح دینی را بیان نموده و نظریات متفکران شیعی در این زمینه را شرح داده است. تکیم در فصل دوم و سوم کتاب درباره ابزارها و روشهای موجود در اجتهاد شیعی که می توانند در جریان اصلاح دینی به کار گرفته شوند، سخن می گوید. در فصل چهارم به این پرسش که جایگاه عقل و اخلاق در فقه اسلامی کجاست، پاسخ می دهد و در فصل پایانی مسئله «اجتهاد نو» را مطرح می کند و به توصیف آن می پردازد.

كليدواژه ها: تشيع بازنگري شده، لياقت تكيم، جريان هاي اصلاح گراي ديني، فقه شيعي

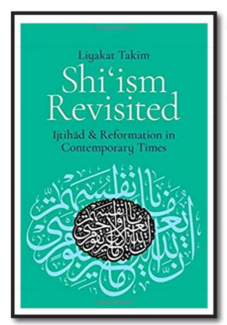
k.mohammadhoseini @gmail.com

۱. پژوهشگرمطالعات تاریخ اسلام و دانشجوی دکترای تاریخ، دانشگاه تهران.

#### فصل نامه علمی معرفت شیعه ۲۰ مروری بر کتاب ازنگری در فقه شیعی مروری بر کتاب Vol. 1, Winter 2021, No2



کتاب «تشیع بازنگری شده» نوشته لیاقت تکیم ٔ (متولد ۱۹۵۷) را می توان مقدمه ای به زبان انگلیسی در شناخت جریان های اصلاح گرای ٔ دینی در عرصه فقه شیعی، به خصوص در قلمرو فرهنگی ایران دانست.



تکیم از شیعیان خوجه و متولد زنگبار در تانزانیا است. مدرک دکترای تاریخ ادیان را در لندن اخذ کرد و استاد دانشگاه مک مسترکانادا می باشد. او در بخشی از تحقیقات خود در سال های اخیر به موضوع اجتهاد شیعی پرداخته و مقالاتی را درباره جایگاه اجتهاد در دنیای مدرن و نقش عرف در شکل گیری فقه شیعی نگاشته است. تکتاب مورد بحث در این نوشتار، نخستین کتاب تکیم در همین زمینه است که در سال جاری میلادی (۲۰۲۲) توسط انتشارات دانشگاه آکسفورد در ۲۵۹ صفحه منتشر شده است.

لياقت تكيم ازآنجاكه با فضاي فكري و

فرهنگی ایران آشنا بوده و از جدیدترین آثار پدیدآمده در عرصه روشنفکری دینی در زبان فارسی باخبراست، ایده اصلی کتاب را در مدت حضورش در شهرقم و از دیدارهایش در این شهر به دست آورده است.

ساختار این کتاب را اسامی و نظرات تعداد زیادی از فقها و مجتهدان نوگرا و پژوهشگران دینی تشکیل می دهد؛ هرچند که برپایه معرفی اشخاص نیست. کم وبیش هرآنچه در کتاب مطرح شده، بازگویی نظرات پژوهشگران دینی نوگرای شیعی می باشد. در این بین، نویسنده بیش

۳. ن.ک: http://www.ltakim.com

<sup>1.</sup> Takim, Liyakat

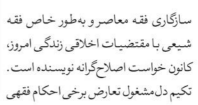
<sup>2.</sup> reform



### بازنگری درفقه شیعی مروری برکتاب ا۱۲۷ مال اول، شماره دوم. زمستان ۱۴۰۰

از همه از دیدگاههای «ابوالقاسم فنایی» و نظریه تقدم اخلاق بردین او تأثیر پذیرفته است. با این حال، کتاب نه در ساختار و نه در محتوا تنها کتاب در معرفی اصلاح اندیشان یا نقل و جمعبندی آرای آنان یا حتی جریان شناسی اصلاح در فقه معاصر شیعه نیست،

> بلکه خود اثری است در دفاع از ضرورت اصلاح دینی به خصوص در عرصه فقه و شناخت امکانهای پیشروی فقه شیعه برای تحولی عمیق در جهت سازگاری با جهان نو.





با فهم اخلاقی روزگار می باشد. تعارضاتی که در عرصه های حقوقی گوناگون ازجمله حقوق اقلیت ها، زنان، محیط زیست و شیوه حکمرانی نمود خارجی می یابد. از آن میان، حقوق زنان اهمیت بیشتری برای او دارد و این را می توان از مثال های کتاب که بیشترشان درباره حقوق زنان و احکام فقهی مرتبط به ایشان است، دریافت. برای درک این سازگاری، نویسنده به طور مفصل از ظرفیت های باارزش اما ناکافی اجتهاد شیعی برای تغییر سخن گفته و از لزوم تغییرات بنیادین در سازوکار اجتهاد شیعی و ابزارها و لوازم این تغییریاد کرده است.

مقصود نویسنده از اصلاح، فتواهای نوآورانه که تغییرات اندکی را ایجاد می کنند نیست، بلکه او چشم انتظار بازاندیشی و بازنگری در تئوری فقه اسلامی و ارائه مدلی فراگیرو اصلاحی است که بازاندیشی در پارامترهای بنیادین فعلی و یا اصول معرفت شناختی و شناخت شناختی فقه و اصول فقه را دربر گیرد و شیوه نوینی از اجتهاد که او از آن باعنوان «اجتهاد نو» یاد می کند، جایگزین روشهای پیشین شود. اجتهادی که به هرمنوتیکی بودن فهم دینی و اجتهادی و درنتیجه به وابستگی این فهم به زمان و مکان باور دارد، متون مقدس و آثار فقهی گذشتگان را تاریخی می نگرد و زمینه اجتماعی صدور احکام را لحاظ می کند و مهم تر از همه اینکه به وابستگی فقه به اخلاق (تقدم اخلاق برفقه) وفادار است؛ چیزی که به باور

# فصل نامه علمی معرفت شیعه ۲۰ مروری بر کتاب ازنگری در فقه شیعی مروری بر کتاب Vol. 1, Winter 2021, No2

نویسنده، در حوزه فقه شیعی از آن غفلت شده و نتیجهاش صدوریا حفظ احکامی است که در فهم اخلاقی مردمان روزگار معاصر، اخلاقی نیستند.

هرچند در طول زمان علمای شیعه فتواهای گوناگونی را در برهه های خاصی ارائه کرده و گاه فتوای پیشینیان را نقض نموده اند، اما هیچیک در بازنگری احکام به قواعد اخلاقی توجه نکرده اند و تنها بر مرجعیت قرآن و روایات و قواعد خاص زمان و مکان تمرکز دارند و به همین دلیل، به تفاوت ها در احکام جزئی بسنده کرده اند. ازاین روست که نویسنده ابزارهای کهن اجتهاد شیعی را برای سازگاری با پیچیدگی های دنیای امروز کافی نمی داند؛ زیرا اجتهاد به شدت به نص محدود است. از همین جا مشخص می شود که تصویر نویسنده از اجتهاد بازنگری شده که شیعه آن را ارائه کرده، اجتهادی است که کمتر به نصوص دینی وابسته بوده و بیشتر بر عقل و اخلاق متکی است.

#### هرمنوتيك و فقه

یکی از ایده های اصلی که دیدگاه اصلاحگرانه نویسنده برآن استوار است، تفاوت شریعت و فقه می باشد. شریعت، قواعد شرعی و دستورات اخلاقی است که در قرآن و سنت وجود دارد. مجموعه ای از حقایق تغییرنا پذیر که روح اخلاقی وحی را تشکیل می دهند. در مقابل، فقه علمی است که اصول و دستورات شریعت را مطالعه می کند تا بتواند قوانین خاص را از متون مقدس استنباط کند. استنباط فقه را به زمان و مکان پیوند می زند و به همین خاطر است که شریعت بین مسلمانان یکی است، اما فقه آنان یکی نیست. از این رو، فقه به تصفیه، بازنگری و اصلاح نیاز دارد نه شریعت.

بی شک شریعت شامل حقایق جاودانی، مقدس و غیرقابل تغییر است و اراده الهی را در زمینه اخلاقی و قانونی منعکس میکند. اما فقه استخراج احکام قانونی از متن مقدس و درواقع ترجمه کردن منظر اخلاقی متن مقدس به قانون عملی است. بر این اساس، فقه باید منعکس کننده ارزش های اخلاقی متن مقدس باشد و این همان نکته ای است که در فقه اسلامی از آن غفلت شده است.

این تعریف از تفاوت شریعت و فقه، تأثیرپذیرفته از منظر هرمنوتیکی به فهم دینی است. کاربرد نظریات هرمنوتیکی در اصلاح دینی، موضوعی است که نویسنده به تفصیل بدان



## بازنگری درفقه شیعی مروری برکتاب ۱۲۹ اسال اول. شعارهٔ دوم. زمستان ۱۴۰۰

پرداخته و نظریات متفکران معاصر شیعی را در این باب در بخشی از فصل نخست کتاب شرح داده است. اندیشمندان معتقد به دیدگاه های هرمنوتیکی بر این باورند که هر فهمی از متن دینی به پیش انگاشته هایی نیاز دارد. آنچه امروزه به عنوان فقه در دسترس است، در دوران تاریخی میانه اسلامی تدوین و صورت بندی شده است و فقهای آن زمان در شکل دادن به آن، به نیازهای زمانه خودشان نظر داشتند و با پیش انگاشت های خود به تفسیر متون پرداخته اند. ازاین رو، آنچه به عنوان سنت فقهی به ما رسیده، در حقیقت براساس فهمی از متون که در قرون میانه رایج بود شکل گرفته است. پس کاملاً طبیعی است که با تغییر زمان، تفسیرها از متون دینی نیز تغییریابد و دلیلی برای پایبندی به فهم گذشتگان وجود ندارد. بر همین اساس است که نویسنده یکی از ویژگی های اجتهاد نورا کنارگذاشتن پایبندی به اجماع یا پیروی از نظریه مشهور فقها می داند. مشهور بودن یک نظریه بین فقهای سلف نباید یک مجتهد را از ابراز رأی تازه بازدارد. براساس نظریه هرمنوتیکی، متن مقدس برای اینکه در همه دوران ها معتبر باشد باید دائماً در معرض تفسیرهای تازه قرار بگیرد.

#### ظرفیتهای تاریخی اصلاحگری در اجتهاد شیعی

نویسنده هرچند اجتهاد سنتی را برای پاسخ به پرسشها و نیازهای امروز ناکافی می داند، اما در فصل دوم و سوم کتاب به تفصیل درباره ابزارها و روشهای موجود در اجتهاد شیعی سخن می گوید که می توانند در جریان اصلاح دینی به کار گرفته شوند.

لیاقت تکیم در فصل دوم به تاریخچه اجتهاد و شکلگیری و تطور علم اصول در حوزه فقه شیعی اشاره دارد. نتیجه این بررسی چنین است که هرچه تاریخ اجتهاد شیعه پیش رفت، از اصرار علما بر علم و یقین در شناخت احکام فقهی کاسته و شک و گمان بیشتر به رسمیت شناخته شد و حجیت یافت. این روند در تاریخ فقه شیعی مستمر بود؛ اما حجیت یافتن ظن مجتهد از دوران مکتب فقهی حله رسمیت یافت؛ یعنی زمانی که تئوری اجتهاد نزد شیعیان تکامل پیدا کرده بود. تئوری اجتهاد راه را برای به رسمیت شناختن فهم مجتهد در استخراج حکم دینی باز کرد تا از این رهگذر فهم مجتهد با زمان و مکان به خصوص در مواردی که نص صریحی برای احکام وجود نداشت، پیوند بخورد. به نظر نویسنده، این مسئله به معنای پذیرش آن بود که فقه تا حدودی ساختاری بشری دارد و تنها بازنمایی تقریبی قصد و نیت پذیرش آن بود که فقه تا حدودی ساختاری بشری دارد و تنها بازنمایی تقریبی قصد و نیت الوهی است و نه انعکاس مطابق واقع آن. با گذشتن از اعتراض اخباریان، حجیت دادن

## فصل نامه علمي معرفت شيعه ۲۹ م ۱۳ بازنگري در فقه شيعي مروري بر كتاب Vol. 1, Winter 2021, No2



به ظن فقیه روندی تکاملی در فقه شیعی داشت که توسط شیخ مرتضی انصاری به اوج خود رسید.

نویسنده در فصل سوم، به تفصیل ابزارها و مفاهیمی از اجتهاد سنتی شیعی را معرفی می کند که خود می توانند همچون ابزارهای تفسیری کارآمدی در جهت اصلاح فقه شیعی به کار برده شوند. این ابزارها در طول تاریخ تشیع به کار گرفته شده اند و مجتهدان نوگرای امروز نیز معمولاً بر آنها تکیه دارند. ابزارهایی که متن را برای هماهنگی با دنیای متغیر آماده می کنند و می توانند پویایی فقه اسلامی را حفظ نموده و جایگاه عقل را در اجتهاد ارتقا دهند. در این فصل مقاصد الشریعة، مصلحت، لاضرر و لاضرار، عرف و منطقة الفراق و جایگاه و کارکرد هریک از این مفاهیم در استنباط احکام فقهی و نقشی که ممکن است هرکدام در سازگارکردن فقه با نیازهای زمانه داشته باشند، با نمونه هایی از فقه قدیم و معاصر شیعی بررسی شده اند.

#### ضرورت اصلاح گرى عقل گرا و اخلاق گرا

تکیم در فصل چهارم، هدف اصلی خود از نگارش کتاب را مطرح کرده و درپی پاسخ به این پرسش است که جایگاه عقل و اخلاق در فقه اسلامی کجاست؟ او بحث را با بیان تفاوت دیدگاه شیعه و اهل سنت از مبحث حسن و قبح عقلی و شرعی آغاز می کند. بیشتر اهل سنت که پیرو کلام اشعری اند، حسن و قبح را عقلی نمی دانند؛ درحالی که شیعیان که نویسنده به تفصیل به عقاید متکلمان و فقهای برجسته آنان مانند شیخ مفید، سید مرتضی، شیخ طوسی و ابن ادریس پرداخته است به عقلی بودن حسن و قبح اعتقاد دارند. براساس این دیدگاه، هنگامی که عقل درباره نیکی یا بدی یک فعل یقین حاصل کند، شریعت نیز باآن همراه است. بنابراین، براساس حسن و قبح عقلی (به ویژه در دیدگاه اصولی ها)، عقل می تواند به تنهایی حسن و قبح را تشخیص دهد و بین تشخیص عقل و حکم الهی ملازمه وجود دارد. خدا عقل محض و آفرینندهٔ عقل است؛ بنابراین، می توان گفت که چون خدا خود عقلانی ترین موجود است، ممکن نیست حکمی مغایر با عقل صادر کند. لذا حداقل در تئوری، وقتی ظاهر متون مخالف عقل باشد، عقل می تواند آن را نادیده بگیرد.

از ویژگیهای قرآن کریم این است که قانون و اخلاق را درهم آمیخته بیان کرده است؛ بهگونهای



## بازنگری درفقه شیعی مروری برکتاب ۱۳۱ مسال اول. شعارهٔ دوم. زمستان ۱۴۰۰

که قانون در واقع ظهور و نمود امر اخلاقی در موقعیت انضمامی است. اما اصول اخلاقی که می تواند در فقه اثرگذار باشد در علم اصول فقه کمتر مورد توجه و بحث قرار گرفته است. فقها جنبه اخلاقی قرآن را نادیده گرفته و در عوض آن را تنها همچون متنی برای استخراج احکام قانونی خوانده اند. فقهای مسلمان بیش از آنکه نگران به سرانجام رساندن خواستهای اخلاقی وحی الهی باشند، درگیر سازوکار استنباط احکام قانونی بوده اند. از همین جاست که موارد متعددی از تنش و تعارض بین احکامی که از متن استخراج شده و احکامی که از عقلانیت اخلاقی استنباط شده و جود دارد.

مثال هایی از مواردی که ممکن است حکم فقهی با اصول اخلاقی رایج در یک عصر متفاوت باشد، در کتاب مطرح شده است. ازجمله به تفصیل درباره احکام ازدواج با کودک سخن گفته شده است. نویسنده عمل برخی از فقهای معاصر را یاد کرده که براساس متون دینی، به جواز این عمل رأی داده اند؛ ولی این فتوا را از رساله عملیه یا سایت خود حذف کرده اند. این وضعیت نتیجهٔ نبود سازوکاری است که اخلاق را در فرآیند استنباط احکام فقهی داخل نماید.

نویسنده در این فصل نیزاز ابزارهای تفسیری موجودی سخن گفته که می توانند در فقه پویا به کار بسته شوند. او براین باور است که باید به روح اخلاقی قرآن توجه کرد و باتوجه به زمان، مکان و عرف و درنظرگرفتن اهداف و مقاصد نهایی شریعت، تحولی در نظام استنباط احکام ایجاد کرد. متون قانونی نمی توانند همیشگی باشند، ازاین رو، باید درنظر داشت که جنبه قانونی قرآن نیز معطوف به جامعه ای خاص بوده است. باتوجه به این نکته، اصلاح گران مسلمان باید به نوعی سنت را بازسازی کنند که با ارزش های عام انسانی تطبیق یابد.

#### اجتهادنو

فصل پایانی کتاب طرح و توصیفی از پدیده اجتهاد نواست. اجتهاد نورویکردی است که ویژگیهای آن پیش تردر دیدگاههای برخی علمای شیعه، پژوهشگران و نظریه پردازان صورت بندی شده است. هریک از این ویژگیها در آرای برخی علما و پژوهشگران شیعه طرح و بسط یافته و نویسنده براساس همین نظریات، آنها را کنار هم گذاشته است.



#### فصل نامه علمی معرفت شیعه ۲۰ | ۲۳۲ | بازنگری در فقه شیعی مروری بر کتاب Vol. 1, Winter 2021, No2

اجتهاد نو، اجتهادی است که کمتر به متن وابسته است. نگاه تاریخی به متن مقدس، هرمنوتیک فهم متن مقدس و بازگشت به اخلاق از انواع تلاشهایی است که روشنفکران دینی و اصلاحگران در اجتهاد بدان ها تکیه کرده اند. تفسیر متن مقدس پایان ناپذیر می باشد و هیچ تفسیر کامل و تمامی از آن وجود ندارد. اجتهاد نو روشهایی را بسط می دهد که براساس آن بتوان فقه را برپایه اهداف اصلی شریعت اسلامی مانند عدالت، برابری، آزادی و احترام به جایگاه رفیع انسان مورد بازنگری قرار داد.

اجتهاد نوپیشنهاد می دهد که فتاوای فقهای گذشته با درنظرگرفتن پیش فهمها و مفروضات روش شناختی و معرفت شناختی و زمینه فرهنگی اجتماعی آنان موردنظر قرار گیرد. بیرون رفتن از معرفت شناسی سنتی اصول فقه و استفاده از ابزارهایی مانند سیره عقلا، عرف و نقش زمان و مکان، نگاه کل گرایانه به متون دینی، کاربست نظریات تازه تفسیری، کنارگذاشتن احکامی که دیگر کاربردی ندارند، تلاش برای تغییر در متدولوژی و معرفت شناسی علم اصول فقه و مهم تراز همه گشودن پای اخلاق به روش شناسی اصول فقه از دیگر ویژگی های اجتهاد نواست.